

#### 讀經者的信念 Bible Reader's Conviction

聖經都是神所默示的,於教訓、督責、使人歸正、教導人學義都是有益的,叫屬神的人得以完全,預備行各樣的善事。(提後3:16-17)

All Scripture is God-breathed and is useful for teaching, rebuking, correcting and *training in righteousness*, so that the servant of God may be thoroughly equipped for every good work. (2 Tim. 3:16-17, NIV)

- 神吹氣在聖經上面,對於
  - 。教導我們屬靈的真理(教訓)
  - 。暴露我們錯誤的觀念(督責)
  - 。糾正我們不良的行為(使人歸正)
  - 。 培育我們正直的品格(教導人學義)
- 都大有益處;
- 叫屬神的人進入合適狀態,得以行各樣神視為美善的事。



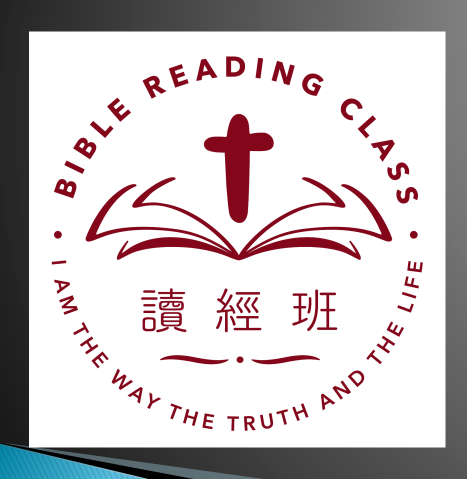
#### 蒙福旅程

- 願你以敬虔的心研 讀神的話語,行在 祂的旨意當中!
- · 願主的道興旺,主 將得救的人加給教 會!
- 願主賜福你讀經的日子!

#### 研讀聖經,跟從耶穌 Read the Bible. Follow Jesus.



#### 讀經班的指導原則 BRC's Guiding Principles

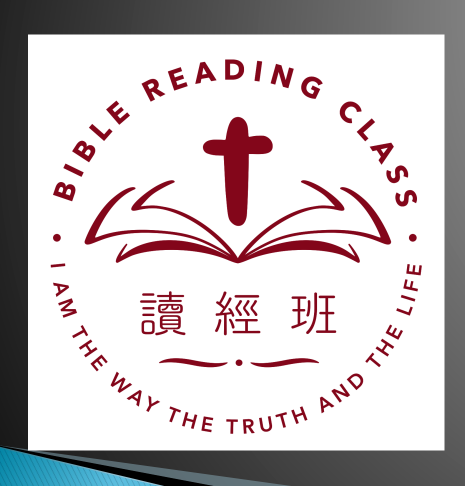


以基督為中心 Christ-Centered

以聖經為根基 Bible-Based

以使命為顧念 Mission-Minded

#### 讀經班守則 BRC Code of Conduct



1. 每週讀完進度 Complete weekly reading assignment

- 2. 每週看完教學視頻 Watch weekly teaching video in its entirety
- 3. 每週做完測驗(關書) Complete weekly quiz (closed book)

# 摩西五經的主題

| 書名   | 主題                    |
|------|-----------------------|
| 創世記  | 萬物的起源(萬物的起頭和神救贖計劃的開始) |
| 出埃及記 | 作神的子民(神拯救人的目的)        |
| 利未記  | 如何親近神(與神同在和與神同行的條件)   |
| 民數記  | 曠野的歷程(人的失敗)           |
| 申命記  | 重申愛的命令(神的恩典)          |

## 創世記與出埃及記

| 創世記     | 出埃及記    |
|---------|---------|
| 選民      | 聖民      |
| 蒙神揀選    | 作神子民    |
| 一個家族    | 一個民族    |
| 成為大國的應許 | 成為大國的應驗 |

#### 出埃及記大綱

- 1. 神的解救:神的救恩在人間(1-18章)
  - A. 摩西(神賜下拯救者)
  - B. 十災(神賜下救法)

#### 出埃及記大綱

- 2. 神的話語:神的律法在人間(19-24章)
  - A. 十誡 ( 總綱 )
  - B. 約書(細節)

#### 出埃及記大綱

- 3. 神的同在:神的帳幕在人間(25-40章)
  - A. 建造會幕的指示(25-31章)
  - B. 建造會幕的攔阻 (32-34章)
  - C. 建造會幕的過程(35-40章)

#### 出埃及記的主題

- ▶出埃及記的主題是「作神的子民」。
- ▶「出埃及」代表「神的救贖」,救贖的目的是「歸耶和華為聖,作神的子民」。
- ▶ 神拯救以色列人的目的:神對摩西說:「我如鷹將你們背在翅膀上,帶來 歸我...你們要歸我作祭司的國度,為聖潔的國民。」(出19:3-6)

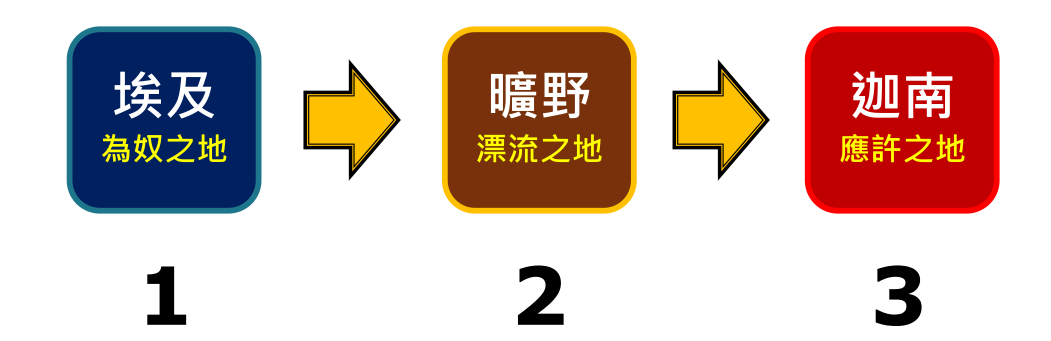
#### 出埃及記主題經文 19:3-6

- ▶ 摩西到神那裡,耶和華從山上呼喚他說:你要這樣告訴雅各家,曉諭以色列人說:「我向埃及人所行的事,你們都看見了,且看見我如鷹將你們背在翅膀上,帶來歸我。如今你們若實在聽從我的話,遵守我的約,就要在萬民中作屬我的子民;因為全地都是我的,你們要歸我作祭司的國度,為聖潔的國民。」這些話你要告訴以色列人
- ▶惟有你們是被揀選的族類,是有君尊的祭司,是聖潔的國度,是屬神的子民, 要叫你們宣揚那召你們出黑暗入奇妙光明者的美德。(彼前2:9)

#### 地理上的劃分

- 1. 以色列人在埃及(1-12)
- 2. 以色列人在路上(13-18)
- 3. 以色列人在西乃(19-40)
  - 。 以色列人出埃及地以後,滿了三個月的那一天,就來到西乃的曠野。(出19:1)

# 靈程三階段



# 一、法老

▶ 有不認識約瑟的新王起來,治理埃及,對他的百姓說:「看哪,這以色列民比我們還多,又比我們強盛。來吧,我們不如用巧計待他們,恐怕他們多起來,日後若遇什麼爭戰的事,就連合我們的仇敵攻擊我們,離開這地去了。」於是埃及人派督工的轄制他們,加重擔苦害他們。他們為法老建造兩座積貨城,就是比東和蘭塞。只是越發苦害他們,他們越發多起來,越發蔓延;埃及人就因以色列人愁煩。(1:8-12)

- ▶ 「法老」是埃及王的頭銜,字義是「大房子」
- ▶ 出埃及時以色列人在埃及滿430年(12:40-41),當時摩西80歲(7:7)。約瑟 做埃及宰相的時候,以色列人遷至埃及。到摩西出生,以色列人在埃及已350 年,歷經改朝換代,新王不認識約瑟。
- ▶ 以色列人增多,法老感到威脅,就用狡計對待他們。第一計是奴役,將整個民 族當作奴隸使用,使他們做苦工,榨取他們的勞動力。



有希伯來的兩個收生婆,一名施弗拉,一名普阿;埃及王對她們說:「你們為希伯來婦人收生,看他們臨盆的時候,若是男孩,就把他殺了;若是女孩,就留她存活。」法老吩咐他的眾民說:「以色列人所生的男孩,你們都要丟在河裡;一切的女孩,你們要存留她的性命。」(1:15-16,22)

- ▶ 法老一計不成,另生一計。第一計是「奴役」,第二計是「殺男留女」,古代 征服者消滅一個民族常用的手段。第一計是榨取勞動力,將對方維持在社會底 層。第二計是民族滅絕。
- ▶ 摩西提醒以色列人,不要忘記你們曾經在埃及做奴隸,神用大能的手將你們救 出來:日後,你的兒子問你說:「這是什麼意思?」你就說:「耶和華用大能 的手將我們從埃及為奴之家領出來。」(13:14)
- ▶ 兩個收生婆是「收生總管」,手下尚有其他收生婆。

- ▶ 80年後,神降十災於埃及地。迫使法老低頭的第十災「殺長子之災」,是80年前法老殺以色列男嬰的反向操作。
- 你要對法老說:「耶和華這樣說:以色列是我的兒子,我的長子。我對你說過: 容我的兒子去,好事奉我。你還是不肯容他去。看哪,我要殺你的長子。」 (4:22-23)

# 三、摩西

# 從水裡拉出來的孩子

▶ 孩子的姊姊對法老的女兒說:「我去在希伯來婦人中叫一個奶媽來,為你奶這孩子,可以不可以?」法老的女兒說:「可以。」童女就去叫了孩子的母親來。法老的女兒對她說:「你把這孩子抱去,為我奶他,我必給你工價。」婦人就抱了孩子去奶他。孩子漸長,婦人把他帶到法老的女兒那裡,就作了她的兒子。他給孩子起名叫摩西,意思說:「因我把他從水裡拉出來。」(2:7-10)

#### 從水裡拉出來的孩子

- ▶「摩西」在埃及語是「出生」,發音類似希伯來語的「拉出來」。在這裏,摩西是法老女兒「從水裡拉出來的孩子」。八十年後,摩西帶領以色列人從紅海中出來,那時以色列是神「從水裡拉出來的孩子」。
- ▶ 法老要殺的孩子,被法老的女兒救上來,神用法老最親近的人來破壞他。
- ▶ 摩西的姊姊穿針引線,摩西的母親擔任奶媽,神用摩西最親近的人來保全他。
- ▶ 摩西的母親不但光明正大乳養摩西,而且還得工價。神的拯救奇妙!
- 埃及以全國之力,法老以國君之尊,都無法改變神的計劃。
- ▶ 弟兄姊妹,你是神的兒女,神在你身上有美好的計劃。當困苦的時候,似乎沒有出路的時候,不要灰心,當信靠神。他的作為奇妙,他有能力拯救!

## 水井旁邊

法老聽見這事,就想殺摩西,但摩西躲避法老,逃往米甸地居住。一日,他在井旁坐下。米甸的祭司有七個女兒;她們來打水,打滿了槽,要飲父親的群羊。有牧羊的人來,把她們趕走了,摩西卻起來幫助她們,又飲了她們的群羊。(2:15-17)

# 水井旁邊

- ▶ 米甸人是亞伯拉罕的後代。撒拉死後,亞伯拉罕娶了基土拉,生了六個兒子, 米甸是其中之一。(亞伯拉罕又娶了一妻,名叫基土拉。基土拉給他生了心蘭、 約珊、米但、米甸、伊施巴,和書亞。創25:1-2)。
- ▶ 以撒、雅各、摩西娶妻,都與水井有關。
- 撒瑪利亞婦人在井旁遇見耶穌,信主得救。

# 荊棘叢中

摩西牧養他岳父米甸祭司葉忒羅的羊群;一日領羊群往野外去, 到了神的山,就是何烈山。耶和華的使者從荊棘裡火焰中向摩 西顯現。摩西觀看,不料,荊棘被火燒著,卻沒有燒毀。摩西 說:「我要過去看這大異象,這荊棘為何沒有燒壞呢?」耶和 華 神見他過去要看,就從荊棘裡呼叫說:「摩西!摩西!」他 說:「我在這裡。」神說:「不要近前來。當把你腳上的鞋脫 下來,因為你所站之地是聖地」;又說:「我是你父親的神 是亞伯拉罕的神,以撒的神,雅各的神。」摩西蒙上臉,因為 怕看神。(3:1-6)

# 荊棘叢中

- ▶ 摩西的岳父叫作「流珥」(2:18),又叫「葉忒羅」。流珥是人名,意思是「神的朋友」;葉忒羅是頭銜,意思是「大人」。
- ▶遇到神要脫鞋,因為所站之地是聖的,同樣的事發生在約書亞身上(書5:15)。 回教徒保留這個習俗,進寺之前要脫鞋。
- ▶ 敬拜神,是否應當有敬虔的動作?不要小看「脫鞋」這個動作,小動作,大影響。脫了鞋,人就知道自己來到神聖的地方,不敢放肆。基督徒進殿不脫鞋,是否有其他動作來提醒會眾,他們「所站之地是聖的」?

#### 摩西的身世

- ▶ 親生父母:父親暗蘭,母親約基別,都是利未人
- ▶ 養母:法老的女兒,一位埃及公主
- ▶ 親人:姊姊米利暗,哥哥亞倫
- ▶ 歲數:摩西死時120歲,「眼目沒有昏花,精神沒有衰敗」

- ▶ 三個四十年:
  - 1. 頭四十年在埃及受教育
  - 2. 中四十年在米甸牧羊
  - 3. 後四十年帶領以色列人
- ▶ 摩西的屍首:「天使長米迦勒為摩西的屍首與魔鬼爭辯...」(猶大書9)
- ▶ 耶穌登山變像:「忽然有摩西、以利亞向他們顯現,同耶穌說話。」(太17:3)

# 摩西的三個四十年

- 1. 第一個四十年:我能!

  - 搭救同胞我能:就到了那裡,見他們一個人受冤屈,就護庇他,為那受欺壓的人報仇,打死了那埃及人。他以為弟兄必明白神是藉他的手搭救他們,他們卻不明白。(徒7:22-25)

#### 2. 第二個四十年:我不能!

- 。摩西聽見這話就逃走了,寄居於米甸;在那裡生了兩個兒子。過了<u>四十年</u>, 在西乃山的曠野,有一位天使從荊棘火焰中向摩西顯現。
- 摩西、亞倫與法老說話的時候,摩西八十歲,亞倫八十三歲。
- · <u>承擔使命我不能</u>: 摩西對神說:「我是什麼人,竟能去見法老,將以色列人從 埃及領出來呢?」
- · 完成使命我不能: 掌西對耶和華說: 「主啊,我素日是不能言的人...我本是拙口笨舌的。」
- 每一個被神使用的人,都必須有「我不能」經歷。經過挫敗、打擊、灰心、 失望,在神面前謙卑下來,才能被神使用。

#### ▶ 第三個四十年:神能!

- 。 <u>耶和華能施救恩</u>:摩西對百姓說:不要懼怕,只管站住!看耶和華今天向你們所要施行的救恩。
- <u>耶和華能行奇事</u>:這人領百姓出來,在埃及,在紅海、在曠野,<u>四十年</u>間 行了奇事神蹟。那曾對以色列人說「神要從你們弟兄中間給你們興起一位 先知像我」的,就是這位摩西。(徒7:36-37)
- 。摩西死的時候年一百二十歲;眼目沒有昏花,精神沒有衰敗。(申34:7)
- 基督徒每做成一件事工,都必須歸榮耀與神。不是我能,是神能。不是摩西有能力,是神藉著摩西彰顯他的能力。不是我有本事,是神藉著我彰顯他的本事。摩西是神的器皿,我也是神的器皿。

#### 摩西蒙召的過程

- 1. 神的呼召
- 2. 摩西的推託
- 3. 神的堅持與管教

#### 1. 神的呼召

- 神呼召工人:耶和華神見他過去要看,就從荊棘裡呼叫說:「摩西!摩西!」 他說:我在這裡。
- 神賦予使命:我要打發你去見法老,使你可以將我的百姓以色列人從埃及領出來。

#### 2. 摩西的推託

- 1. <u>第一次推託:以資格不夠為藉口</u>:我是什麼人,竟能去見法老,將 以色列人從埃及領出來呢?
- 2. <u>第二次推託:以知識不夠為藉口</u>:他們若問我,他叫什麼名字,我 要對他們說什麼呢?
- 3. <u>第三次推託:以信用不夠為藉口</u>:他們必不信我,也不聽我的話, 必說,耶和華並沒有向你顯現。

#### 2. 摩西的推託

- 4. <u>第四次推託:以能力不夠為藉口</u>:主啊,我素日是不能言的...我本是 拙口笨舌的。
- 5. <u>第五次推託:以沒有藉口為藉口</u>:主啊,你願意打發誰,就打發誰 去吧!

- 3. 神的堅持與管教
  - 。神的堅持:
    - 1. <u>設立代言人</u>:耶和華向摩西發怒說:不是有你的哥哥利未人亞倫嗎?我知道他是能言的...他要替你對百姓說話;你要以他當作口,他要以你當作神。
    - 2. 應許神蹟:你手裡要拿這杖,好行神蹟。
    - 3. <u>打發上路</u>:耶和華在米甸對摩西說:你要回埃及去,因為尋索你 命的人都死了。

- 3. 神的堅持與管教
  - 。神的管教:
    - 1. 耶和華要殺摩西
    - 2. 西坡拉救了摩西

#### 耶和華為何要殺摩西?

- ▶ 經過:出埃及記 4:24-26
- ▶ 「神的揀選」與「分別為聖」兩個原則同時運作
  - 1. 神揀選他的工人
  - 2. 神揀選的工人必須分別為聖
  - 摩西蒙神揀選,但卻未曾分別為聖,幾乎遭神擊殺

#### 神特殊的管教

- ▶ 每逢一個新時代開始之時,神的管教特別嚴厲。例:
  - 1. 出埃及的開始:摩西幾乎被神擊殺
  - 2. 祭司制度的開始:拿答、亞比戶獻凡火被神擊殺
  - 3. 進入迦南的開始:亞干竊取擄物(當毀的物)結果全家被毀

#### 神特殊的管教

- ▶ 每逢一個新時代開始之時,神的管教特別嚴厲。例:
  - 4. 以耶路撒冷為敬拜中心的開始:以色列人用牛車運送約櫃,牛失前蹄, 烏撒扶約櫃被神擊殺
  - 5. 教會時代的開始:亞拿尼亞夫婦在奉獻的事上欺哄聖靈,被聖靈擊殺

# 三、耶和華

- 我是你父親(祖宗)的神,是亞伯拉罕的神,以撒的神,雅各的神。
- ▶ 神又對摩西說:「你要對以色列人這樣說:耶和華你們祖宗的神,就是亞伯拉罕的神,以撒的神,雅各的神,打發我到你們這裡來。」
- ▶ 你去招聚以色列的長老,對他們說:「耶和華你們祖宗的神, 就是亞伯拉罕的神,以撒的神,雅各的神,向我顯現。」
- ▶ 如此好叫他們信耶和華他們祖宗的神,就是亞伯拉罕的神,以 撒的神,雅各的神,是向你顯現了。(出3:6,15,16,4:5)

- ▶事隔多年,在埃及繁衍昌盛的以色列人已經忘記了神。神重新向摩西和以色列人介紹自己,他是以色列人祖宗的神,亞伯拉罕的神,以撒的神,雅各的神。
- ▶ 神與亞伯拉罕立約,向以撒、雅各堅定所立的約。神是守約施慈愛的神。

▶ 論到死人復活,神在經上向你們所說的,你們沒有念過嗎?他 說:「我是亞伯拉罕的神,以撒的神,雅各的神。神不是死人 的神,乃是活人的神。」(太22:31-32)

- ▶ 耶穌用「亞伯拉罕的神,以撒的神,雅各的神」這句話來說明「神不是死人的神,乃是活人的神。」
- ▶「神不是死人的神・乃是活人的神」不但說明死人復活,更強調基督徒要以生命來經歷神:我要活著經歷神,要在有生之日經歷神。有人以為信耶穌的意義是「死後上天堂」,重點在死後。自以為拿到天堂門票,生活就為所欲為,不在乎神。這種低俗又無聊的幼稚信仰,可以停止了!
- ▶神在荊棘中向摩西顯現,那時還沒有律法,也沒有宗教(猶太教)。弟兄姊妹,你與神的關係在一切之先。你若看重宗教活動、神學知識勝過你與神的關係,那就是本末倒置,輕重不分,信了一輩子主,至終不過是個糊塗基督徒。

#### 附:從出埃及記認識神

- 1. 永生的神:神對摩西說,我是自有永有的
- 2. 神的名:神說,耶和華是我的名,直到永遠
- 3. 造物之主:神說,誰造人的口?...豈不是我耶和華麼?
- 4. 全能的神:神說,我從前向亞伯拉罕、以撒、雅各顯現為全能的神
- 5. 守約施慈愛的神:神說,我記念我的約

- 6. 獨一的神:神說,除了我以外你不可有別的神
- 7. <u>忌邪的神</u>:神說,不可敬拜別神,因為耶和華是忌邪的神,名為忌邪者
- 8. <u>慈愛公義的神</u>:神說,耶和華,耶和華,是有憐憫,有恩典的神,不輕易發怒,並有豐盛的慈愛和誠實。為千萬人存留慈愛,赦免罪孽和罪惡,萬不以有罪為無罪,必追討他的罪,自父及子,直到三四代。

#### 神的名:「我是」

- ▶ 神對摩西說,我是自有永有的(我是「我是」)
- ▶ 這名表示神是永恆的,自足的,不變的
- ▶ 神要我們認識他的名,信靠他,親近他,按著他的名來敬拜他
- ▶ 耶穌屢次自稱為「我是」,宣告他的神性

- ▶ 耶和華是我的名,直到永遠;這也是我的紀念,直到萬代。(3:15)
- ▶ 出埃及記不但講「神拯救百姓」,更是講「拯救百姓的神」。主角不是摩西, 不是以色列人,而是神。
- ▶ 摩西問神的名字,神說「耶和華是我的名,直到永遠。」從摩西與神相遇一直 到全書結束,出埃及記的重點都是「耶和華」。
- ▶「耶和華」的原文是「YHWH」,發音「雅威」更正確,意思是「他是」。神 對摩西說:「我是自有永有的」(3:14),直接翻譯是「我是『我是』」。
- ▶神自稱「我是」,我們稱神為「他是(耶和華)」。





# YAHOWAH耶和華 Adonai **E**

BIBLE READING CLASS

- ▶「是」表示「存在」或「有」。神永遠存在;過去有,現在有,永遠都有;過去是,現在是,永遠都是。我們現在是,過一段時間就不是了。
- ▶「知道神的名」代表「認識神」。神曉諭摩西說:「我是耶和華。我從前向亞伯拉罕、以撒、雅各顯現為全能的神;至於我名耶和華,他們未曾知道。」 (6:2-3)這不是說,亞伯拉罕、以撒、雅各不知道神的名叫作「耶和華」,而是說,他們還不知道耶和華是一位怎樣的神。在拯救以色列的過程中,神逐漸顯示他自己,以色列人逐漸認識神,這個過程叫作「知道神的名」。
- ▶ 在十災中,「叫你知道我是耶和華」以不同形式出現過七次。

| 次 | 災 | 經文                                                                                  |
|---|---|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 | _ | 耶和華這樣說:「我要用我手裡的杖擊打河中的水,水就變作血;因此, <mark>你必知道我是耶和華。」(7:17)</mark>                     |
| 2 | _ | 摩西說:「可以照你的話吧,好叫你知道沒有像耶和華我們神的。」(8:10)                                                |
| 3 | 四 | 當那日,我必分別我百姓所住的歌珊地,使那裡沒有成群的蒼蠅, <mark>好叫你知道我是天下的耶和華。(8:22)</mark>                     |
| 4 | 六 | 因為這一次我要叫一切的災殃臨到你和你臣僕並你百姓的身上, <mark>叫你知道在普天下沒有像我的。(9:14)</mark>                      |
| 5 | t | 摩西對他說:「我一出城,就要向耶和華舉手禱告;雷必止住,也不再有冰雹, <mark>叫你知道全地都是屬耶和華的。」(9:29)</mark>              |
| 6 | 八 | 並要叫你將我向埃及人所做的事,和在他們中間所行的神蹟,傳於你兒子和你孫子的<br>耳中, <mark>好叫你們知道我是耶和華。(10:2)</mark>        |
| 7 | + | 至於以色列中,無論是人是牲畜,連狗也不敢向他們搖舌, <mark>好叫你們知道耶和華</mark> 是將<br>埃及人和以色列人分別出來。 <b>(11:7)</b> |

- ▶ 十災代表「出埃及的過程」,「知道我是耶和華」除了在十災中出現七次,在 出埃及之前和出埃及之後還各出現一次,形成結構上的對稱:
- ▶ 出埃及前:我伸手攻擊埃及,將以色列人從他們中間領出來的時候,埃及人就要知道我是耶和華。(7:5)

對稱

▶出埃及後:我要使法老的心剛硬,他要追趕他們,我便在法老和他全軍身上得 榮耀;埃及人就知道我是耶和華。(14:4)

# 四、耶和華十個大能的作為

#### 十災的結構

- ▶ 十災的前九災,每三災一組,平行對稱。1-3災第一組,4-6災第二組,7-9災第 三組。每組的第一災對第一災,第二災對第二災,第三災對第三災。
- ▶ 一災、四災、七災對稱:神叫摩西**「早晨去水邊見法老」**

| 一:水變血之災    | 四:蠅災        | 七:雹災       |
|------------|-------------|------------|
| 耶和華對摩西說:「法 | 耶和華對摩西說:「你  | 耶和華對摩西說:「你 |
| 老心裡固執,不肯容百 | 清早起來,法老來到水  | 清早起來,站在法老面 |
| 姓去。明日早晨,他出 | 邊,你站在他面前,對  | 前,對他說:耶和華希 |
| 來往水邊去,你要往河 | 他說:「耶和華這樣說: | 伯來人的神這樣說:容 |
| 邊迎接他,手裡要拿著 | 容我的百姓去,好事奉  | 我的百姓去,好事奉  |
| 那變過蛇的杖。」   | 我。」(8:20)   | 我。」(9:13)  |
| (7:15)     |             |            |

## 十災的結構

▶ 第二、五、八災,神叫摩西直接**「進去見法老」:** 

| 二:蛙災                  | 五:畜疫之災                      | 八:蝗災                 |
|-----------------------|-----------------------------|----------------------|
| 耶和華吩咐摩西說:「你進去見法老,對他   | 耶和華吩咐摩西說:「你進去見法老,對他         | 耶和華對摩西說:「你進去見法老。我使他和 |
| 說:耶和華這樣說:容            | 說:耶和華希伯來人的                  | 他臣僕的心剛硬,為要           |
| 我的百姓去·好事奉<br>我。」(8:1) | 神這樣說:容我的百姓<br>去,好事奉我。」(9:1) | 在他們中間顯我這些神時。 (10:1)  |

## 十災的結構

▶ 第三、六、九災,沒有任何預警,神直接降災:

| 三: 蝨災                                                   | 六:瘡災                                                                     | 九:黑暗之災                                  |
|---------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| 耶和華吩咐摩西說:「你對亞倫說:伸出你的杖擊打地上的塵土,使塵土在埃及遍地變作虱子(或作虼蚤)。」(8:16) | 耶和華吩咐摩西、亞倫說:「你們取幾捧爐灰,摩西要在法老面前向天房起來。這灰要在埃及全地變作塵土,在人身上和牲畜身上成了起泡的瘡。」(9:8-9) | 耶和華對摩西說:「你向天伸杖,使埃及地黑暗;這黑暗似乎摸得著。」(10:20) |

#### 誰使法老的心剛硬?

- 1. 法老自己的心剛硬:
  - 前五災,法老自己心裡剛硬。
- 2. 神使(任憑)法老的心剛硬:
  - 從第六災開始,耶和華使(任憑)法老的心剛硬。
  - 重點:法老自己的心先剛硬,屢次不改之後,神任憑他的心剛硬。不是法老的心原先很柔軟,神故意將它變得剛硬。而是法老的心一開始就剛硬,多次之後,神就任憑它剛硬。

#### 十災: 敗壞埃及的一切神

|   | 災    | 埃及神                 | 法老的反應  | 以色列人  |
|---|------|---------------------|--------|-------|
| 1 | 水變血  | 尼羅河神 Hopi           | 法老心裡剛硬 |       |
| 2 | 蛙災   | 蛙神 Heqt             | 法老心裡剛硬 |       |
| 3 | 虱災   |                     | 法老心裡剛硬 |       |
| 4 | 蝇災   |                     | 法老心裡剛硬 | 沒有蒼蠅  |
| 5 | 畜疫之災 | 牛神 Apis<br>羊神 Khnum | 法老心裡固執 | 牲畜沒有死 |

|    | 災      | 埃及神    | 法老的反應      | 以色列人     |
|----|--------|--------|------------|----------|
| 6  | 瘡災     |        | 法老的心剛硬     |          |
| 7  | 雹災     |        | 耶和華使法老的心剛硬 | 沒有冰雹     |
| 8  | 蝗災     |        | 耶和華使法老的心剛硬 |          |
| 9  | 黑暗之災   | 太陽神 Ra | 耶和華使法老的心剛硬 | 家中有亮光    |
| 10 | 擊殺長子之災 | 法老神    | 耶和華使法老的心剛硬 | 越過有羔羊血之家 |

# 五、神與人立約

#### 神與人的五個約

#### 基督裡的新約

大衛之約

西乃山之約

亞伯拉罕之約

挪亞之約

#### 神記念他的約

- ▶ 神聽見他們的哀聲,就記念他與亞伯拉罕、以撒、雅各所立的約...(出2:24)
- ▶ 我與他們堅定所立的約,要把他們寄居的迦南地賜給他們。我也聽見以色列人被埃及人苦待的哀聲,我也記念我的約。(出6:4-5)

#### 神與亞伯拉罕立約

- ▶ 耶和華對亞伯蘭說:你要的確知道,你的後裔必寄居別人的地,又服事那地的人;那地的人要苦待他們四百年。並且他們所要服事的那國,我要懲罰,後來他們必帶著許多財物從那裡出來。(創15:13-14)
- ▶ 我要與你並你世世代代的後裔堅立我的約,作永遠的約,是要作你和你後裔的神。我要將你現在寄居的地,就是迦南全地,賜給你和你的後裔永遠為業,我也必作他們的神。(創17:7-8)

#### 神與以撒立約

▶ 你寄居在這地,我必與你同在,賜福給你,因為我要將這些地都賜給你和你的後裔。我必堅定我向你父亞伯拉罕所起的誓。我要加增你的後裔,像天上的星那樣多,又要將這些地都賜給你的後裔。並且地上萬國必因你的後裔得福。 (創26:3-4)

#### 神與雅各立約

- ▶ 耶和華站在梯子以上,說:「我是耶和華你祖亞伯拉罕的神,也是以撒的神; 我要將你現在所躺臥之地賜給你和你的後裔...(創28:13)
- ▶ 夜間,神在異象中對以色列說:「雅各!雅各!」他說:「我在這裡。」神說: 「我是神,就是你父親的神。你下埃及去不要害怕,因為我必使你在那裡成為 大族。我要和你同下埃及去,也必定帶你上來...(創46:2-4)

#### 神與你立約

▶ 就是主耶穌被賣的那一夜,拿起餅來,祝謝了,就擘開,說:「這是我的身體, 為你們捨的,你們應當如此行,為的是記念我。」飯後,也照樣拿起杯來,說: 「這杯是用我的血所立的新約,你們每逢喝的時候,要如此行,為的是記念 我。」(林前11:23-25)

#### 神與你立約

- ▶ 如今耶穌所得的職任是更美的,正如他作更美之約的中保;這約原是憑更美之應許立的。那前約若沒有瑕疵,就無處尋求後約了。所以主指著他的百姓說:
- ▶「日子將到,我要與以色列家和猶大家<mark>另立新約</mark>,不像我拉著他們祖宗的手,領他們出埃及的時候,與他們所立的約。因為他們不恆心守我的約,我也不理他們。這是主說的。」(來8:6-9)

#### 神與你立約

- ▶主又說:「那些日子以後,我與以色列家所立的約乃是這樣:我要將我的律法 放在他們裡面,寫在他們心上;我要作他們的神;他們要作我的子民。他們不 用各人教導自己的鄉鄰和自己的弟兄,說:你該認識主;因為他們從最小的到 至大的,都必認識我。我要寬恕他們的不義,不再記念他們的罪愆。」
- ▶ 既說新約。就以前約為舊了;但那漸舊漸衰的,就必快歸無有了。(來8:10-13)

# 先 有 福 後 有 約

- ▶ 神就照著自己的形像造人,乃是照著他的形像造男造女。神就 賜福給他們,又對他們說:「要生養眾多,遍滿地面,治理這 地。」(創1:27-28)
- ▶神創造世界,先賜福人類,然後才與亞伯拉罕立約。「賜福」 是神創造的旨意,「立約」是神救贖的方法。
- ▶ 賜福的內容是生命:要生養眾多,遍滿地面。立約的內容是揀選:藉著選民的事奉,使世人重歸生命的源頭,與創造他們的神恢復關係,進入蒙福的狀態。
- ▶ 福的本質是生命。神賜人生命,賜他們物產豐盛的世界得以維持並繁衍生命,又賜他們無障礙的神人關係使生命達到高峰。

# 先 有 福 後 有 約

- ▶ 罪是福的反向操作。福的本質是生命,罪的本質是奪去生命。 生態的破壞,物資的缺乏,人際關係的破損,神人關係的斷絕 ,心靈的空虛苦痛,乃至於疾病死亡,都是生命被奪去的跡象 。
- ▶神從一開始就對亞伯拉罕說,揀選他的目的不但是賜福他,更 是藉著他賜福別人。(我必賜福給你,叫你的名為大,你也要 叫別人得福。創12:2)在創世記十七章,神正式與亞伯拉罕立約 ,應許他國度和土地。這個「賜福選民」的約,目的是藉著選 民來賜福萬民。神對亞伯拉罕、以撒、和雅各,曾多次表明這 個目的(地上萬國都必因你的後裔得福)。

# 六、附錄



- ▶ 埃及於主前3,200年左右立國,位於尼羅河流域,歷史悠久,可分為古王國,中王國,新王國及後王國四個時期。
- ▶ 主前343年為波斯所征服,雖將法老制度保存下來,但做法老的已經不是埃及人了。
- ▶主前331年馬其頓王亞歷山大征服埃及,並建立亞力山太城(Alexandria,亞波羅的故鄉,徒18:24),從此埃及受希臘人統治。

- ▶ 亞歷山大死後,其將領多羅米(Ptolemy)統治埃及,成立多羅米王朝,其統治者仍稱為法老,其實是希臘人。
- ▶ 主前30年,羅馬征服埃及,女王克立歐派拉七世自殺,法老制度結束。
- ▶ 主後七世紀中期,阿拉伯人入侵埃及,建立阿拉伯帝國。

- ▶ 1517埃及為土耳其人所征服,成為一個行省。
- ▶ 1800前後,法國拿破崙曾派兵短期入侵埃及。
- ▶ 1882英國佔領埃及。
- ▶ 1922年埃及宣告獨立。
- ▶ 1971改國名為「埃及阿拉伯共和國 Arab Republic of Egypt」。

# 附:出埃及的日期

- ▶ 出埃及的日期有兩種說法:
- 1. 根據聖經的說法:主前1446年
  - 所羅門開始建殿是在「以色列人出埃及地後480年,所羅門王做王第4年。」(王上6:1)因為所羅門王第四年已被鑑定為主前966年,所以出埃及的日期應為966+480=1446。

#### 2. 根據一些學者的說法:主前1290左右

出埃及記1:10提到蘭塞城,因為蘭塞二世(Rameses II)是一位出名的法老,於主前13世紀左右在位,曾經建築城市紀念自己的豐功偉業。再加上考古學上的發現,主前13世紀左右,有許多迦南地區的城市被毀,可能是以色列人進迦南時所毀滅的城市,因此將出埃及日期放在主前1290年左右。

# 附:出埃及的人數

#### ▶ 大約二百萬人

- 。以色列的男丁「20歳以外能出去打仗的」有60萬人(民1:3)
- 。摩西說:「我們一生的年日是70歲,若是強壯可到80歲。」(雖然他自己活到120歲)若以平均壽命為70歲,假設男女比例為1:1,以色列的總人數為:60萬 x 7/5 x 2 =168萬
- 。除了以色列人之外,還有「許多閒雜人」
- 。我們可以說,出埃及的總人數不只60萬人,算上20歲以下的男人、所有年齡 的女人、以色列人之外的閒雜人、大約兩百萬人左右



# 出埃及圖

以色列人從 蘭塞起行, 經過疏割... 以色列人出 埃及地以後 滿了三個月 的那一天, 就來到西乃 的曠野...(出 12:32,19:1)

# 逾越節的羔羊

- 1. 羔羊的預表
  - 。 因為我們逾越節的羔羊基督,已經被殺獻祭了。」(林前5:7)
- 2. 羔羊的條件
  - 。必須是無殘疾、一歲的公羊羔
  - 。代表完美的、上好的
- 3. 羔羊的拯救
  - 。將羊羔的血塗在門楣和門框上,「我一見這血,就越過你們去」

#### 【人生如歌 Life is a song】

#### 珍惜俊美的兒女也算是有信心嗎?

摩西生下來,他的父母<mark>見他是個俊美的孩子</mark>,就因著信,把他藏了三個月,並不怕王命。

 By faith Moses, when he was born, was hidden for three months by his parents, because they saw he was a beautiful child; and they were not afraid of the king's edict. (來11:23)





- ▶ 摩西是神所重用的人,他領以色列人出埃及,又頒布神的律法。可是希伯來書 說到摩西,卻先不提出埃及,而是從他父母的信心說起:
- ▶ 摩西生下來,他的父母見他是個俊美的孩子,就因著信,把他藏了三個月,並 不怕王命。(來 11:23)



- ▶ 摩西的父親叫暗蘭,母親叫約基別,二人都是利未支派的。(出6:20)當摩西出生的時候,以色列人已在埃及住了三百多年,他們「生養眾多,並且繁茂,極其強盛」。(出1:7)
- ▶ 那時「有不認識約瑟的新王起來,治理埃及」。(出1:8)新王眼見以色列人極其強盛,對埃及人造成威脅,就下了一道「滅嬰令」:凡希伯來婦女所生的嬰兒,只要是男的,都要丟在河裡。(出1:22)



- ▶ 在這種情況之下,摩西出生了。疼愛兒女是父母的天性,將自己親生的兒子丟在河裡淹死,實在是下不了手。可是,違反了法老的命令,自己卻會遭到殺身之禍。摩西的父母在兩難之間,十分痛苦,他們該怎麼辦呢?
- ▶ 結果,他們將孩子藏了三個月。後來實在是藏不住了,就將孩子放在一個箱子裡,擱在河邊的蘆荻之中。到目前為止,一切似乎都合情合理:這三個月,可算是「顧念親情」和「自我生存」之間的合理掙扎。



- ▶可是很奇怪,聖經告訴我們摩西的父母將他藏了三個月,不是因為顧念親情, 而是因為「見他是個俊美的孩子」。這是怎麼一回事?難道孩子不俊美,就可 以將他丟棄嗎?
- ▶ 聖經在三處(出2:2;徒7:20;來11:23)強調摩西的父母保留他,是因為「見他俊美」。珍惜一個俊美的孩子也可以算是有信心嗎?這真是令人費解。

#### 見他是個俊美的孩子 Saw him was a beautiful child

- ▶事情是這樣的:「見他俊美」,是在父母的眼中見到兒女美好的一面,因此而特別珍惜他。「俊美」可能是容貌的俊美,也可能是其他方面。
- ▶ 有時我和一些母親談話,她們總能在自己兒女的身上見到一些優點:「這孩子 笑起來特別可愛」,「這孩子手指頭長,將來可以彈鋼琴」,「這孩子個性強, 疼了也不哭」...這種見到兒女「俊美」的能力,是神賜給每位父母的,使他們 能夠因此而特別珍惜兒女。



#### 見他是個俊美的孩子 Saw him was a beautiful child

- ▶ 有些解經家認為,摩西的父母因見這孩子俊美非凡,在他身上必有神特別的旨意,因此而冒險保留他,這是完全可能的。
- ▶ 其實,將這個原則放在每一個孩子身上,都可以適用。每個孩子身上都有神特別的旨意,問題是父母是否能夠看到自己的孩子「俊美非凡」,因此而特別珍惜他?





#### 因著信把他藏了,不怕王命 By faith hid him, not afraid the king's edict

- ▶ 暗蘭和約基別藏了摩西三個月,乃是冒了生命的危險,聖經以此為他們信心的表現。看到神在兒女身上有美好的旨意,因此而願意犧牲,這就是父母的信心。
- ▶ 現代父母愛護子女,大概無需冒著生命的危險,但是仍要做許多的犧牲。若父母只是按著天性而為兒女犧牲,那還不算信心。若除了天性之外,還看到神在兒女身上有著美好的旨意,因此而願意犧牲,那才是真正的信心。



#### 父母之信 The Faith of a Parent

- ▶ 摩西的父母使我們看到:
- 1. 神賜給父母天然的能力,使他們看見兒女「俊美」的一面
- 2. 因為看見,他們相信神對自己的兒女有美好的旨意
- 3. 因為相信而願意犧牲付出,這就是父母的信心

#### 【人生如歌 Life is a song】

### 為基督所受的凌辱 Disgrace for the sake of Christ

- 摩西因著信,長大了就不肯稱為法老女兒之子。他寧可和神的百姓同受苦害,也不願暫時享受罪中之樂。他看為基督受的凌辱,比埃及的財物更寶貴,因他想望所要得的賞賜。
- By faith Moses, when he had grown up, refused to be known as the son of Pharaoh's daughter. He chose to be mistreated along with the people of God rather than to enjoy the fleeting pleasures of sin. He regarded disgrace for the sake of Christ as of greater value than the treasures of Egypt, because he was looking ahead to his reward. (來11:24-26)



## 摩西的信心 Faith of Moses

- ▶ 希伯來書講到摩西的信心,有兩個令人費解之處:第一,他的父母見他是個俊美的孩子,就「因著信將他藏了三個月」。珍惜一個俊美的孩子,這也算是信心嗎?
- ▶第二,摩西看「為基督所受的凌辱,比埃及的財物更寶貴」。摩西死後一千多年,耶穌基督才降生。摩西怎麼會為了一千多年之後的基督而受凌辱?



# 摩西的信心 Faith of Moses

▶ 關於第一個費解之處,請見上次的分享「珍惜俊美的兒女也算是有信心嗎?」 這次講的是摩西自己的信心,可用「不肯」與「不願」來表達。





- ▶一個人是否有信心,不要看他的付出,而要看他的捨棄。一個人給了很多,但 也留下很多,這人未必有信心。一個人給的不多,但卻沒有留下,全捨了,這 人必然有信心。
- ▶ 耶穌誇獎捐出兩個小錢的寡婦,神對獻上以撒的亞伯拉罕說「你既行了這事, 不留下你的兒子」,都是同樣的道理。





- ▶一位基督徒建築師來找我,有個佛教團體請他去蓋一座廟,是個大工程,對他的業務有很大的幫助。身為基督徒,是否可以給佛教蓋廟呢?我說這樣不好,最好別做。而且就算你這次不做,焉知神以後不會給你更大更好的工程呢?顯然他不喜歡我的回答,因為以後他就不來了。
- ▶ 你是否願意為了耶穌而選擇窄路,有所捨棄?你是否相信就算暫時受到損失, 但在基督裡終久必定蒙福?這是信心的考驗。

# 不肯與不願 "Refuse to" and "Rather than"



- ▶ 摩西因著信,就不肯稱為法老女兒之子,也不願享受罪中之樂。「地位與享樂」 是世人所追求的目標,這二者摩西都已達到頂峰,他卻寧可捨棄。
- ▶ 埃及是當時的第一強國,摩西具有王族的地位,以及隨著地位而來的享樂,他 卻為了神的百姓而全都捨棄。一邊是神和神的百姓,一邊是世上的地位和享樂, 選擇一邊就要放棄另一邊。摩西選擇了神和神的百姓。



- ▶ 聖經說「摩西看為基督受的凌辱,比埃及的財物更寶貴」。這句話是甚麼意思?
- ▶「基督」代表「神對百姓的拯救」。這個拯救從很久以前就開始了,亞伯拉罕 出吾珥,摩西領以色列人出埃及,都是這個計劃的一部分。一直到耶穌基督死 在十字架上,神的救贖計畫才徹底完成。希伯來書的中心主題是耶穌基督,透 過基督來看神的救贖,一切就都清楚了。



▶摩西雖然沒有見過耶穌本人,但在神的計畫中,他卻是「基督」(神對百姓的拯救)的一部分。摩西為了拯救神的百姓,寧可忍受各種凌辱,這就是為何聖經說「摩西看為基督受的凌辱,比埃及的財物更寶貴」。



- ▶ 摩西到底受到哪些凌辱呢?根據聖經的記載,摩西曾經受過四種凌辱:
- 1. <u>敵人的凌辱</u>:摩西為了救百姓出埃及,十次去見法老。摩西從小以「埃及王族」的身分長大,如今卻以「希伯來奴僕」的身分回到王宮,情何以堪?神降下十災,每次法老都心裏剛硬,不肯聽摩西的話。摩西為了拯救百姓,寧可到埃及的干宮接受凌辱。



2. <u>百姓的凌辱</u>:摩西拯救百姓,百姓卻不感激他,反倒時常凌辱他。他勸一個 希伯來人不要欺負同族的人,那人卻說:「誰立你做我們的首領和審判官 呢?」(出2:14)他領百姓出埃及,來到紅海邊。百姓眼見埃及的追兵,就 對摩西說:「難道在埃及沒有墳地,你把我們帶來死在曠野嗎?」(出14:11)



神使紅海分裂,讓百姓走過紅海。過不了幾天,百姓腹餓,又對摩西說: 「你將我們領出來,到這曠野,是要叫全會眾餓死啊?」(出16:3)還有許 多的例子,就這樣,摩西忍受百姓的怨言和凌辱,足足四十年之久。



3. <u>叛徒的凌辱</u>:可拉带著二百五十個以色列的首領,公然反叛摩西,說:「你們擅自專權!全會眾個個既是聖潔的,耶和華也在他們中間,你們為什麼自高,超過耶和華的會眾呢?」(民16:3)可拉黨慫恿全會眾,攻擊摩西和亞倫。摩西不但要忍受百姓的埋怨,還要忍受叛黨的攻擊。



4. <u>親人的凌辱</u>:最令摩西傷心的,可能是親人的背叛了。摩西娶了古實女子為妻,他的親姊米利暗、親兄亞倫,因他所娶的古實女子就毀謗他,說:「難道耶和華與摩西說話,不也是與我們說話麼?」(民12:1-2)外人的凌辱尚可忍受,但親人的背叛和毀謗,卻往往使人痛徹心扉。



- □摩西為了「基督」(拯救百姓),寧可忍受各樣的凌辱。這種為了神的使命而 有所捨棄、忍辱負重的行為,聖經給了三個字的評語:因著信!
- □摩西的信心使我們看見:
- 1. 有信心的人必定有所捨棄
- 2. 有信心的人即使受到凌辱,也要承擔神的使命

#### 【人生如歌 Life is a song】

#### 如何才能不害怕? How to be a person with no fear?

他因著信,就離開埃及,不怕王怒;因為他恆心忍耐,如同看見那不能看見的主。By faith he left Egypt, not fearing the king's anger; he persevered because he saw him who is invisible.(來11:27)





- ▶「不怕」不是沒有害怕,而是勝過害怕。我們生活在世上,必定有許多的害怕。 當我們的生存、安全、健康、福利、尊嚴、心愛的人...受到了威脅,我們就會 害怕。
- ▶ 害怕使人心理癱瘓,舉止失措,無法正常生活。如何才能不害怕?



- ▶ 我們可以向摩西學習。摩西有「三不」:不肯,不願,不怕:
- 1. 不肯:摩西因著信,長大了就不肯稱為法老女兒之子。
- 2. 不願:他寧可和神的百姓同受苦難,也不願暫時享受罪中之樂。
- 3. 不怕:他因著信就領百姓離開埃及,不怕王怒。



- ▶「不肯」與「不願」是意志性的選擇:為了完成神的使命,摩西選擇捨棄王族的地位和頂級的享樂。
- ▶「不怕」卻不是一種選擇,而是一種得勝的狀態:你不能「選擇不怕」,你只能在勝過害怕之後變得不怕。在承擔使命的過程中,摩西多次勝過害怕,進入不怕的狀態,使他得以「恆心忍耐」,面對各樣的艱險而坦然無懼。



- ▶「害怕」是自然的反應,「不怕」不是自然的反應,而是一次又一次的得勝。 上次不怕的人,這次面臨新的危險,內心還是會害怕。但因從前有過得勝的經 驗,這次的害怕就比上次容易克服。多次經驗之後,越來越容易克服害怕,心 靈逐漸進入不怕的狀態。
- ▶ 基督徒用甚麼來克服害怕呢?不是用世俗的方法,而是用信心的方法。因著信, 基督徒以三樣東西來克服害怕:



- ▶一、<u>捨棄使人不怕</u>:害怕是因為「捨不得」,對於一個肯捨棄的人,你用甚麼來威脅他?摩西已經捨棄了王族的身分和世上的享樂,對於這樣的人,你用甚麼來叫他害怕?
- ▶ 聖經先說摩西的捨棄,再說摩西的不怕,有先後的次序。耶穌先叫門徒捨己, 再叫他們背起十字架來跟從,也有先後的次序(若有人要跟從我,就當捨己, 天天背起他的十字架來跟從我,路9:23)。



▶門徒和摩西一樣,是勇敢的人。這些人勇敢,是因為他們肯捨。弟兄姊妹,你 心中害怕,是否因為有許多的不捨?為了主的緣故,你願意有所捨棄麼?抓得 越多,害怕越多;捨棄越多,害怕越少。作門徒的第一步是捨己,捨己使人不 再害怕。



- ▶ 二、行動使人不怕:害怕使人不敢行動,行動使人不再害怕。摩西因著信就離開埃及,不怕王怒。「離開埃及」是具體的行動,在行動的過程中,懼怕逐漸消失。
- ▶ 沒有傳福音的時候你害怕,傳福音的時候你反而不怕了。宣教之前你畏前畏後, 上路之後你反而無畏了。



- ▶ 親愛的弟兄姊妹,神的工作是信心工作,信心要求行動,行動驅除懼怕。聖經講到信徒的膽量,都與行動有關。彼得在官府面前宣告「除他以外,別無拯救」,他們就看出彼得、約翰的膽量。(徒4:12-13)
- ▶ 門徒遭遇逼迫,向主祈禱,就「放膽講論神的道」。(徒4:31)勇氣屬於行動的人,不敢行動的人永遠是畏懼的。





- ▶ 三、看見使人不怕:我們在黑暗中會害怕,是因為看不見;天亮之後都看見了, 就不怕了。對新的科技感到害怕,是因為「看不見」;那些「看見」的人因為 瞭解其中的原理,反而能夠使用科技。
- ▶ 摩西「看見那不能看見的主」,知道神在世上掌權,因此就不怕。





- ▶ 親愛的弟兄姊妹,信心使我們看見神,看見神使我們不害怕。成就信心事業的人,都看見神在自己的處境之中。
- ▶保羅說:「神若幫助我們,誰能抵擋我們呢?」(羅8:31) 尼希米說:「因我神施恩的手幫助我!」(尼2:8)耶穌問 瞎子巴底買:「要我為你做甚麼?」瞎子說:「拉波尼, 我要能看見!」(可10:51)
- ▶拉波尼,我們也要能看見!

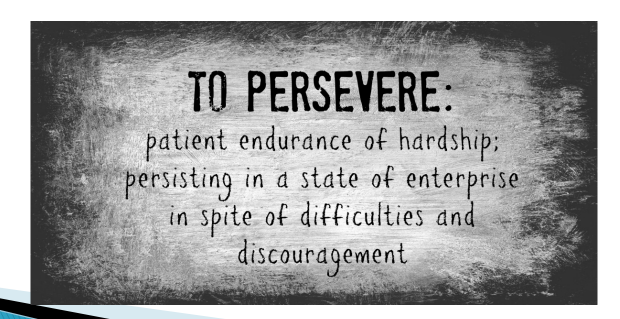


### 摩西的信心 Faith of Moses

- □摩西的信心使我們看見:
- 1. 有信心的人能夠勝過害怕
- 2. 捨棄使人不怕,行動使人不怕,看見使人不怕

### 【人生如歌 Life is a song】 <mark>恆忍 Perseverance</mark>

他因著信,就離開埃及,不怕王怒;因為他恆心忍耐,如同看見那不能看見的主。By faith he left Egypt, not fearing the king's anger; he persevered because he saw him who is invisible.(來11:27)





### 摩西恆忍 The Perseverance of Moses

- ▶ 好東西裡面都有「時間」的成分,「恆忍」就是「給好東西足夠的時間」。
- ▶ 愛是最好的,聖經說「愛是恆久忍耐」。(林前13:4)果實是好的,聖經說「忍耐著結實」。(路8:15)不中途而廢是好的,聖經說「存心忍耐,奔那擺在我們眼前的路程」。(提後4:7;來12:1)完成使命是好的,聖經說「他恆心忍耐,如同看見那不能看見的主」。(來11:27)



### 摩西恆忍 The Perseverance of Moses

- ▶ 神給摩西一個使命:「我要打發你去見法老,使你可以將我的百姓以色列人從 埃及領出來」。(出3:10)摩西去見法老,法老不肯放行。神十次降災,法老 十次心裡剛硬。有幾次法老口裡答應了,後來又反悔,仍是不肯放行。
- ▶最後終於放行了,以色列人起身離開埃及,法老卻又反悔,派兵一直追到紅海。 在這個十分磨人的過程中,摩西因著信就「恆心忍耐,如同看見那不能看見的 主」,完成了神給他的使命。



- ▶無論是愛、是結果子、是完成使命,人生中的好東西都需要恆忍。如何才能恆忍呢?聖經說有三樣東西可以幫助你:
- ▶一、「看見」使你恆忍:信心使人看見,看見使人恆忍。摩西恆心忍耐,因為他「看見那不能看見的主」。摩西去見法老,法老剛硬而善變,摩西忍、忍、忍...從第一災忍到第十災,直到完成使命,因為他看見了主。弟兄姊妹,我們若信心軟弱了,只看見環境而看不見主,那時就會堅持不下去。我們若看見主在法老的宮廷中,主在紅海的危機中,主在我們的日常處境中,那時就能堅持下去。



- ▶「看見」需要信心,就算大家經歷同樣的事,有信心的人看見神,沒有信心的人卻看不見神。雖然眾百姓和摩西經歷了同樣的事,他們卻看不見神。神說「他們觀看我的作為,有四十年之久」,但卻「心裡常常迷糊,竟不曉得我的作為」。(來3:9-10)
- ▶ 眼睛的「觀看」不是看見,心裡的「曉得」才是看見。看見的人說話,和看不見的人說話,不一樣。在聲音多時候,你要會分辨:只聽從迦勒和約書亞的聲音,不聽從十個探子的聲音。(民13:25-33)



- ▶ 二、使命使人恆忍:摩西以神的使命為大,為了完成使命,他就恆心忍耐。我們會為了大事而忍受小事,不會為了小事而忍受大事。
- ▶ 我們會背著孩子,忍受行路的辛苦。卻不會為了不辛苦,就把孩子拋在路旁。何者是大事?何者是小事?有信心的人以神的使命為大,為了完成使命,他們就輕看一切的艱難、羞辱、損失。



- ▶ 保羅為了福音的緣故,忍受各樣的艱難,後來被囚禁起來。他對審問他的亞基帕王說:「亞基帕王啊,我故此沒有違背那從天上來的異象!」(徒26:19)
- ▶「異象」是一種看見,保羅看見了甚麼?保羅看見了主給他的使命!他對亞基帕王說:「主對我說:我差你到他們那裏去,要叫他們的眼睛得開,從黑暗中歸向光明,從撒但的權下歸向神。」(徒26:18)弟兄姊妹,你是否看到了主給你的使命?若是看到了,你就能夠恆忍。





- ▶ <u>三、愛使人恆忍</u>:愛是恆久忍耐,有愛就有恆忍。百姓雖然埋怨摩西,摩西卻愛百姓。神要懲罰百姓,摩西卻為百姓苦苦哀求。(出32:11-13)
- ▶ 保羅常受猶太人的迫害,但是保羅卻愛猶太人,他說:「為我弟兄,我骨肉之親,就是自己被咒詛,與基督分離,我也願意」。(羅9:3)保羅與基督分離,和基督在十字架上與父分離,都是一個人為了愛的緣故所能做的最大忍受。





- ▶ 聖經要我們仰望耶穌,學習他的忍受:「仰望為我們信心創始成終的耶穌,他因那擺在前面的喜樂,就輕看羞辱,忍受了十字架的苦難,便坐在神寶座的右邊」。(來12:2)
- ▶ 耶穌忍受十字架的苦難,因為他「有看見、有使命、有愛」:耶穌看見擺在前面的「救贖功成」的喜樂,就忍受苦難,完成了十字架的使命,因為他愛我們。



### 恆忍 Perseverance

- □ 恆忍使我們看到:
- 1. 若要有好的結果,就必須恆忍,給予足夠的時間
- 2. 「看見」使人恆忍,使命使人恆忍,愛使人恆忍