

### 聖經教材:約瑟在受苦的地方昌盛

• 作者:王文堂牧師

• 網址: biblereading class.com

- 1. 第一課: 失和的家庭, 創37:1-38:30
- 2. 第二課: 苦難中的力量, 創39:1-40:23
- 3. 第三課:約瑟的昌盛,創41:1-57
- 4. 第四課:約瑟保全了一家人,創42:1-45:15
- 5. 第五課: 約瑟安頓家人於埃及, 創45:16-47:31
- 6. 第六課:晚年的光輝,創48:1-50:25



#### 讀經班網站

兩個網址,同一個網站:講義, 錄影,錄音,教材

- biblereadingclass.com
- pastorwarrenwang.com



## 仁愛查經班



- 仁愛查經班位於洛杉磯,由 BRC 的弟兄姐妹組成,是一個查經團契。班員有結婚的,有單身的,有離婚的,反映現實社會。
- 他們感情很好,聚會氣氛輕鬆。勇於 發言,有問題就問,有意見就說。討 論的聲音很大,不知道的人還以為他 們在吵架。
- 他們立志跟從耶穌,卻不唱高調。因 為互相信任,所以能夠深入分享...





- 沐恩:「我們已經讀過亞伯拉罕、以 撒、雅各、約瑟的故事,今天要來看 看他們的家庭...」
- 唐玲打岔說:「你是說問題家庭吧! 我看他們每個人問題都很大,亞伯拉 罕和雅各多妻,都是渣男。」唐玲是 慕道友
- 淑美:「他還拋棄夏甲和以實瑪利, 製造單親家庭。」...





- 神就照著自己的形像造人,乃是照著他的形像造男造女。神就賜福給他們, 又對他們說:「要生養眾多,遍滿地面,治理這地。」(創1:27-28)
- 神創造世界,先賜福人類,然後才與 亞伯拉罕立約。「賜福」是神創造的 旨意,「立約」是神救贖的方法。





- 賜福的內容是生命:要生養眾多,遍滿地面。立約的內容是揀選:藉著選民的事奉,使世人重歸生命的源頭,與創造他們的神恢復關係,進入蒙福的狀態。
- 福的本質是生命。神賜人生命,賜他們物產豐盛的世界得以維持並繁衍生命,又賜他們無障礙的神人關係使生命達到高峰...

#### 讀經者的信念 Bible Reader's Conviction

聖經都是神所默示的,於教訓、督責、使人歸正、教導人學義都是有益的, 叫屬神的人得以完全,預備行各樣的善事。(提後3:16-17)

All Scripture is God-breathed and is useful for teaching, rebuking, correcting and *training in righteousness*, so that the servant of God may be thoroughly equipped for every good work. (2 Tim. 3:16-17, NIV)

#### 蒙福旅程

- 1. 願你以敬虔的心研讀神的話語,行在祂的旨意當中!
- 2. 願主的道興旺,主將得救的人加給教會!
- 3. 願主賜福你讀經的日子!



#### 研讀聖經,跟從耶穌 Read the Bible. Follow Jesus.



# 讀經班的指導原則 BRC's Guiding Principles



以基督為中心 Christ-Centered

以聖經為根基 Bible-Based

以使命為顧念 Mission-Minded

#### 讀經班守則 BRC Code of Conduct



1. 每週讀完進度 Complete weekly reading assignment

- 2. 每週看完教學視頻 Watch weekly teaching video in its entirety
- 3. 每週做完測驗(關書) Complete weekly quiz (closed book)

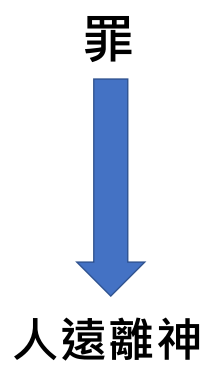
## 摩西五經的主題

| 書名   | 主題                    |
|------|-----------------------|
| 創世記  | 萬物的起源(萬物的起頭和神救贖計劃的開始) |
| 出埃及記 | 作神的子民(神拯救人的目的)        |
| 利未記  | 如何親近神(與神同在和與神同行的條件)   |
| 民數記  | 曠野的歷程(人的失敗)           |
| 申命記  | 重申愛的命令(神的恩典)          |

#### 創世記大綱

#### 一、創造 Creation:世界的起源,1-11章

- **1. 創造**:世界、人類、婚姻的起源(1-2章)
- 2. 堕落:罪的開始、加深、與擴散(3-5章)
- 3. 洪水:神對罪的審判(6-10章)
- 4. 巴別塔:人類的自高與種族的分散(11章)



### 創世記大綱

#### 二、救贖 Redemption:選民的起源,12-50章

1. 亞伯拉罕:蒙揀選並以信心回應的人

2. 以撒:繼承應許的人

3. 雅各:蒙神恩待並開始以色列民族的人

4. 約瑟:拯救全族的人



#### 被神救 贖的人

# 約瑟

# 在受苦的地方昌盛

- 人活著難免受到打擊,過多過重的打擊常使人失去鬥志,甚至 一蹶不振。如何才能反敗為勝?約瑟年紀輕輕就遭遇連番重擊, 陷入困境,不但未被擊倒,反倒在受苦的地方昌盛。
- 約瑟將這一切歸功於神的作為。他給長子起名「瑪拿西」,就是「使之忘了」的意思,記念神使他忘了一切的困苦和父的全家。給次子起名「以法蓮」,就是「使之昌盛」的意思,記念神使他在受苦的地方昌盛。

# 在受苦的地方昌盛

- 人生無常,打擊難防,常在你意想不到之時,來自你意想不到 之人。如何用積極的態度來面對,用對神的信靠來勝過,不但 不被擊倒,反而變得更強,是每位基督徒必須學習的人生功課。
- 打擊造成傷害,處理傷害的最高境界是「忘」和「恕」。神使 約瑟忘了過去的困苦,賜給他屬天的眼光,看到自己的遭遇並 非偶然,更非徒然,因此而寬恕並善待傷害他的人。

# 在受苦的地方昌盛

- 創世記五十章,約瑟對傷害他的兄長們所說的一番話,是整篇故事完美的結語,也是,依我個人看,像我這樣的俗人所能活到的最高境界:
- 約瑟對他們說:「不要害怕,我豈能代替神呢?從前你們的意思是要害我,但神的意思原是好的,要保全許多人的性命,成就今日的光景。現在你們不要害怕,我必養活你們和你們的婦人孩子。」於是約瑟用親愛的話安慰他們。(創 50:19-21)

- 約瑟的一生傳奇而感人,滿有神的恩典和美意。一位父親眼前的愛子, 因兄長的出賣而淪落在異鄉做奴僕。一個做奴僕的青年,竟於一日之間升為一人之下萬人之上的宰相。
- 再加上約瑟的故事中穿插了人生的愛與恨、悲與歡、離與合、嫉妒與 親情、冤屈與寬恕、受苦與昌盛、人的罪與神的恩典,使我們從他的 一生增添了對人生的領悟,以及對神的認識。

- 故事從迦南地開始(創37:1),也在迦南地結束(創50:25),主要的情節卻 在埃及的大舞台展開。故事的起頭說明這是「雅各的記略」(創37:2),表 示所講的是雅各定居迦南之後,他子孫的故事。
- 雅各十二子當中,以約瑟最能代表以色列。他在困苦中奮鬥並且得勝,成為多國多民的祝福。
- 更重要的是神藉著約瑟的苦難,將原本在迦南面臨飢荒的雅各家遷往埃及, 使其繁衍昌盛,從七十人成為一個民族。及至時候滿足,神又將他們帶出埃 及,佔有迦南地,成就了神對亞伯拉罕、以撒、雅各的應許。

- 約瑟代表「神所預備的拯救者」,這個觀念用約瑟自己的話表達得最清楚。
  約瑟與弟兄們相認之時,他說:「神差我在你們以先來,為要給你們存留餘種在世上,又要大施拯救,保全你們的生命。」(創45:7)
- 約瑟為親人所害,歷經冤屈和苦難,及至有能力報復之時卻不報復,因他意識到自己在神的計畫中扮演了拯救者的角色。他的受苦,原是為了要保全多人的性命。他不抓著個人恩怨不放,反而盡上拯救者的職責,善待傷害他的人,完成他的天賦使命。

- 後代信徒常以約瑟為耶穌基督的預表,因他具體而微地表現出救主的特質:
- 約瑟為父親所愛,耶穌也為天父所愛(太3:17)。約瑟因指出兄長的惡而為 兄長所恨,耶穌也因指出世人的惡而為世人所恨(約7:7)。約瑟飽受患難, 耶穌也經歷了十字架的苦難。約瑟三十歲做埃及宰相,耶穌三十歲出來傳天 國的福音(路3:23)。約瑟拯救了他一家人,耶穌拯救了全世界的人。
- 約瑟並非完人,也不是人類的救主,但他顯示出神救贖計畫的一部分。神藉著他保全雅各(以色列)一家人,在歌珊地繁衍昌盛,成為一個民族,彌賽亞耶穌基督在這個民族中誕生,拯救世人。

- 四族長各自顯示神救贖計畫重要的一環,合起來就是一幅完整的圖畫:
- 1. 亞伯拉罕:神對救恩的應許(萬國都必因你的後裔—耶穌基督—得福)。
- 2. 以撒:神對救恩的預備(神必自己預備做燔祭的羊羔)。
- 3. 雅各:神揀選的恩典(雅各是我所愛的)。
- 4. 約瑟:神預備救主(神差我來為要大施拯救,保全性命)。

# 神藉著約瑟所啟示的真理之一神為人預備拯救者

#### 1. 神差派約瑟到埃及,為要拯救他的家人

- 神差我在你們以先來,為要給你們存留餘種在世上,又要大施拯救,保 全你們的生命。這樣看來,差我到這裡來的不是你們,乃是神。(45:7-8)
- 約瑟說:「不要害怕,我豈能代替神呢?從前你們的意思是要害我,但神的意思原是好的,要保全許多人的性命,成就今日的光景。」(50:19-20)

#### 2. 神差派耶穌基督到世上,為世人預備救恩

# 神藉著約瑟所啟示的真理之二從受苦到高升

- 1. 約瑟從奴僕升為宰相
- 2. 基督從十字架升入高天

#### 基督之歌 The Christ Song 腓 Phil. 2:6-11

- 第一段: 降卑 Kenosis: Christ emptied Himself
  - 他本有神的形像,不以自己與神同等為強奪的;反倒虛已,取了奴僕的形像,成為人的樣式;既有人的樣子,就自己卑微,存心順服,以至於死,且死在十字架上。

#### 基督之歌 The Christ Song 腓 Phil. 2:6-11

- 第二段:高升 Exaltation: God raised Him up
  - 所以,神將他升為至高,又賜給他那超乎萬名之上的名,叫一切在 天上的、地上的,和地底下的,因耶穌的名無不屈膝,無不口稱 「耶穌基督為主」,使榮耀歸與父神。

#### 約瑟的一生

- **1.** 出生:約瑟(增添)是雅各的第十一子,母親是拉結,出生時父親已年老。(以色列原來愛約瑟過於愛他的眾子,因為約瑟是他年老生的;他給約瑟做了一件彩衣。37:3)
- 2. **17歲**:身穿彩衣去探望牧羊的兄長們,結果被賣到埃及為奴。(雅 各的記略如下:約瑟十七歲,與他哥哥們一同牧羊。37:2)
- 3. 30歲:從牢獄中被提出來,因有從神而來的智慧,被法老任命為埃及宰相。(約瑟見埃及王法老的時候年三十歲。他從法老面前出去, 遍行埃及全地。41:46)

#### 約瑟的一生

- **4. 30+歳**:在埃及娶妻生子,長子瑪拿西(神使我忘了),次子以法 蓮 (神使我昌盛)
- 5. **39歲(推算)**:在埃及與兄弟相認,雅各全家從迦南遷往埃及
- 6. 56歲(推算):雅各死於埃及的歌珊地,臨終前為眾子祝福
- 7. **110歲**: 約瑟死於埃及,遺命後人將他的骸骨搬回迦南地。(約瑟叫以色列的子孫起誓說:「神必定看顧你們;你們要把我的骸骨從這裡搬上去。」約瑟死了,正一百一十歲。人用香料將他薰了,把他收殮在棺材裡,停在埃及。50:25-26)

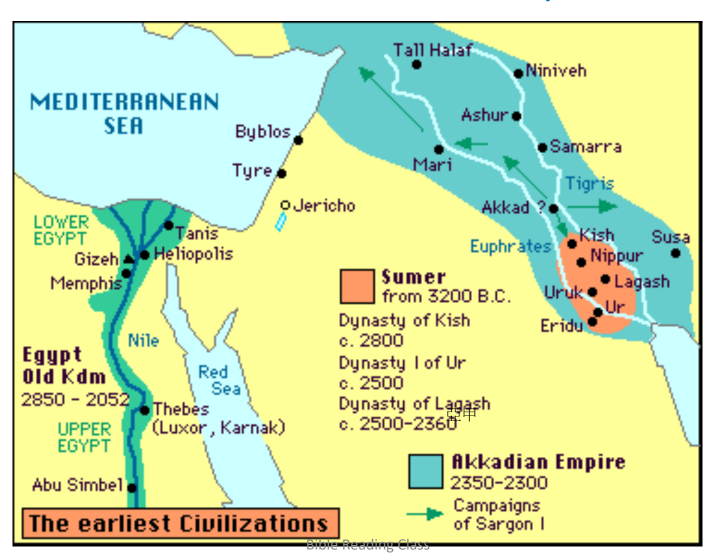
• 故事一開始,約瑟十七歲,父親愛他,兄長恨他。兄長恨他的原因是因為父親愛他過於愛他們:「約瑟的哥哥們見父親愛約瑟過於愛他們,就恨約瑟, 不與他說和睦的話。」(37:4)

- 兩件事特別激怒約瑟的哥哥們。第一,打小報告:「約瑟將他哥哥們的惡行報給他們的父親。37:2b」第二,特殊的待遇:「以色列原來愛約瑟過於愛他的眾子,因為約瑟是他年老生的;他給約瑟做了一件彩衣。37:3」
- 以撒偏愛以掃,利百加偏愛雅各,導致家人失和。到了雅各這一代,又因他偏愛約瑟而引起家庭悲劇。約瑟穿的那件彩衣,是雅各偏心的廣告。無論約瑟走到哪裡,彩衣都以特大的音量宣布:「大家來看哪,這個孩子的父親偏心!」

- 偏愛引起嫉恨,偏愛越多,嫉恨越大。約瑟去探望在遠處牧羊的兄長們,他們一見到約瑟,第一個動作就是「剝了他的外衣,就是他穿的那件彩衣。創37:23」講故事的人怕聽眾沒抓到重點,特別加上一句:「就是他穿的那件彩衣!」愛之反倒害之,雅各給約瑟穿上的彩衣,被其他兒子剝下,造成約瑟人生的災難。
- 他們賣了約瑟,殺一隻羊,將彩衣染上羊血,送去給雅各看,說:「我們撿了這個,請你認一認,是你兒子的外衣不是?創37:3」說「你兒子」,因他們認為在雅各的心目中,只有約瑟才是他的兒子。

- 家庭是講愛的地方,必須公平。基督徒家中若有兩個以上子女,父母一定要做到絕對公平。孩子是敏感的,任何的偏心他們都很容易覺察出來。若因一個孩子長得可愛、聰明、像你、成績好、賺錢多、成就大、讓你有面子,就特別疼愛他,會使其他孩子心理不平衡,也會使你的形象和信用受損。
- 雅各的父母偏愛孩子,導致家庭不和,他不但沒有記取教訓,反而又偏愛約瑟,將引起家庭紛爭的因素遺傳下來,這是他不智之處。最機靈詭詐的人,也看不到自己的缺失。願基督徒倚靠從神而來的愛心與智慧,做公平的父母,以免在子女中播下紛爭的種子。

#### 古代兩大文明區:米所波大米亞,埃及 The earliest Civilizations: Mesopotamia and Egypt



#### 約瑟下埃及圖



**Bible Reading Class** 

#### 約瑟的三件衣裳

聖經特別提到約瑟的三件衣裳,代表他的經歷與成長:童年的無知,青年的受苦,中老年的蒙福。

- 1. **寵兒的彩衣(無知)**:約瑟身穿彩衣,為父親所愛,兄長所恨。
- **2. 僕人的外衣(受苦)**: 約瑟不受主母誘惑,丟下衣裳就跑,被誣陷而下在獄中。
- **3. 貴族的細麻衣(蒙福)**: 約瑟為法老解夢,法老大悅,將細麻衣穿在他身上,一日之間從囚徒高升為宰相。

#### 約瑟的兩個「豈能」

- **1. 豈能得罪神(不敢犯罪)**:「我怎能作這大惡,得罪神呢?」(創 39:9)
- 2. **豈能代替神(不敢驕傲)**:「不要害怕,我豈能代替神呢?從前你們的意思是要害我,但神的意思原是好的,要保全許多人的性命,成就今日的光景。現在你們不要害怕,我必養活你們和你們的婦人孩子。」(創50:19)
- 第一個豈能使他不敢犯罪。第二個豈能使他不敢驕傲。兩個豈能都來 自敬畏神。有敬畏,就有豈能。無敬畏,就無所不為。

#### 約瑟的六個夢

- 作夢的人:他們彼此說,你看,那作夢的來了!(創37:19)
- 1. 約瑟作夢:哥哥們所捆的禾稼,向他所捆的禾稼下拜。
- 2. 約瑟作夢:日、月、十一個星,都向他下拜。
- 3. 酒政作夢,約瑟解夢:三根枝子發芽,枝上的葡萄都成熟了。
- 4. 膳長作夢,約瑟解夢:三個筐子裡的白餅,被飛鳥吃了。
- 5. 法老作夢,約瑟解夢:七隻肥母牛,被七隻瘦母牛吃掉了。
- 6. 法老作夢,約瑟解夢:七個飽滿的穗子被七個細弱的穗子吃了。

#### 約瑟的六個夢

- 作夢的人:他們彼此說,你看,那作夢的來了!(創37:19)
- 約瑟的兄長們稱他為「那作夢的」(37:19)。夢在約瑟的一生當中扮演了重要的角色。他是作夢者,也是解夢者。頭兩個夢,他夢到了自己的未來。中間兩個夢,他看出了兩個人物的未來。最後的兩個夢,他望見了一個國家的未來。頭兩個夢,使他被賣到埃及為奴。中間兩個夢,使他解夢的能力被人所深記。最後兩個夢,不但顯出他會解夢,還顯出他有治理國家的才能,使他成為埃及的宰相。
- 這六個夢是神的作為,也是約瑟一生的寫照,每個夢都實現了。

### 神是否會藉著夢啟示你?

- 神是否仍會藉著夢來啟示我們?我不敢說不會,因為神有主權,可用任何方法來啟示我們。不過,在主耶穌道成肉身及聖經成書之後,啟示的高峰已經達成。再也沒有任何啟示可以超過主耶穌道成肉身,也沒有任何異象或異夢可以超越聖經。
- 在沒有聖經的時代,神常用異象與異夢來啟示人。在已經有聖經的時代,我們應當從聖經中明白神的啟示,避免將注意力放在異象與異夢上。

### 特例,還是通則?

- 讀聖經故事要注意某件事是特例,還是通則?約瑟的夢來自於神,昨晚我做了一個夢,是否其中也有神的旨意?基甸用羊毛來求證神的旨意,剛好我家有一塊澳洲羊毛皮,是否也可以拿來求證神的旨意?
- 聖經故事大多是特例,講到神與某人之間的事,不能當作通則使用。
  聖經論述,好比說,「世人都犯了罪,虧缺了神的榮耀。羅3:23」卻是不折不扣的通則,適用於普天下人。
- 在耶穌基督完成救贖、聖經成書之後,基督徒行在主的恩典和神既成的啟示之中,主要是按照通則,而非特例(雖然有時會發生)。

#### 一段不愉快的插曲

- 《創世記》37:2中說「雅各的記略如下」,表示以下的記載包括了雅各的眾子。所以這段《聖經》雖以約瑟的故事為主幹,卻也穿插了其他兒子的事蹟。
- 在《創世記》第37-50章的記載中,除了約瑟之外最重要的人物就是猶大。這一段不愉快的插曲,是為了交代猶大家族的歷史。

#### 事情的經過

- 猶大與迦南女子成親,生了三個兒子,大兒子叫珥,二兒子叫俄南,三兒子 叫示拉。珥娶了他瑪(棕梠樹之意)為妻,未生下兒子就死了。
- 按照當時的規矩,若死者的兄弟尚未成親,就有責任娶寡婦為妻,為死者立後,避免家產外移(參考《申命記》第25章,所生的長子歸死者名下)。因此之故,猶大令俄南與他瑪成親,俄南不願為兄長留後,遭神懲罰而死。猶大連喪二子,三子示拉年幼,令他瑪回娘家守寡。過了許久,示拉長大了,猶大卻遲遲未叫他去迎娶他瑪。他瑪見猶大無意叫示拉與她成親,就用計與猶大同寢,懷孕生下了雙胞胎,取名法勒斯和謝拉。

- 1. 他瑪的動機:為死去的丈夫生子立後,使當得的產業不致外移。
- 2. 他瑪的冒險:自己可能因犯行淫罪而被人用石頭打死。
- 創世記為何有這一段不名譽的記載?家醜不可外揚,維護家族名譽是人之常情,猶大家的醜事卻被清清楚楚地記載於《聖經》中。故事中的一些作為極不道德,違反人倫的基本原則。
- 為何將這麼一段不名譽的插曲保留在《聖經》中?以下是我的看法:

- 1. 《聖經》是神的啟示,注重事實,無論成功或失敗,光榮或羞恥, 都記載下來,並非只挑好的說。
- 雅各十二子當中,彌賽亞來自猶大支派,《聖經》要將彌賽亞的出 處交代清楚。
- 3. 要顯明神的恩典大於人的過犯。猶大與他瑪在錯誤中生下了法勒斯, 而世人的救主耶穌基督從肉身來說,卻是法勒斯的後代,這是神在 人的過犯上顯出他的恩典。

- 約瑟遇到的挫折:環境的劇變,地位的降低,內心的創傷。
- 約瑟處理的方法
  - 1. 保持與神同行
  - 2. 接受事實,積極應變
  - 3. 轉移注意力

- 「遇到挫折」是人類的共同經驗。問題不是如何避免挫折,而是遇到 挫折要如何反應。問題不是會不會遇到苦難,而是遇到苦難了要如何 自處。
- 約瑟年輕時就遇到重大挫折,因為他倚靠神,有正確的反應,結果將流淚谷化為泉源之地(詩84:6)。約瑟被哥哥們賣給以實瑪利人,以 實瑪利人又將他賣給法老的護衛長波提乏。約瑟是希伯來人,一個不 太和外族人往來的遊牧民族。他不會說埃及話,看不懂埃及的楔形文字。他從小吃慣了牛肉、羊奶,現在卻要吃埃及的農業食物。

- 最遭糕的,他本是被寵愛的寶貝兒子,如今卻做了被人呼來喝去的奴僕。這一切發生時,他才十七歲。約瑟如果想要生存,心理上和行為上都必須做重大調整。不少華人移居國外,在語言、求職、生活習價方面遇到障礙,心理上後退,陷入消沉的心境難以自拔。基督徒當在任何情況之下都信靠主,作出必要的調整,勇敢面對現實。
- 約瑟在整個過程中,表現出兩種極不尋常的能力:第一,「接受事實」 的能力;第二,「認真作小事」的能力。

- 在幾個關鍵時刻,約瑟可以很輕易地放棄希望,從此一蹶不振:如當他的哥哥把他賣給以實瑪利人的時候;當他被捆綁著帶到埃及的時候:當他被轉賣到陌生的埃及,深宅大院之中,伺候主人的時候,約瑟很可以頹喪下來,變得灰心絕望。可是他並沒有如此做,他勇敢地接受了事實,振作精神,認真將身邊的小事做好。
- 聖經說,「在小事上忠心,在大事上也忠心」,「你在不多的事上忠心,我要把許多事派你管理」。弟兄姐妹,神的心意是好的,從苦難的土壤中能結出甜美的果子。我們要有廣大的心胸來接受事實,認真做小事。

- 「約瑟原來俊雅秀美。這事以後,約瑟主人的妻以目送情給約瑟,說,你與我同寢罷。約瑟不從。」(39:6-8)
- 約瑟作到全家的總管,可惜好景不常。約瑟是個美男子,波提乏的妻子引誘他。約瑟敬畏神,不敢犯罪,拒絕了主人妻子的引誘。這個引誘的厲害之處有三:

#### 厲害的試探:

- 1. 針對人性的弱點:「約瑟主人的妻以目送情給約瑟,說,你與我同 寢吧!」(39:7
- 2. 發生的頻率高:「她天天和約瑟說」(39:10)。
- 3. 沒有人知道:「約瑟進屋裡去辦事,家中人沒有一個人在那屋裡」 (39:11)。

#### 得勝的方法:

- 1. 一顆敬畏神的心:約瑟說:「我怎能做這大惡,得罪神呢!」(39:9)
- 2. 想到自己對他人的責任:約瑟說:「我主人把他所有的都交在我手裡。」(39:9)
- 3. 逃離誘惑的現場:「約瑟把衣裳丟在婦人手裡,跑到外面去了。」 (39:12)

- 如果誘惑只來一次,或許我們可以勝過,可是如果它天天來呢?如果有人監視我們,或許我們不敢作惡,可是如果左右都沒有人呢?身為基督徒,我們是否已經建立起固定的生活原則,使我們人前人後的行為可以一致呢?約瑟勝過了誘惑,因為他是一個按照原則行事的人。他說,「我怎能作這大惡,得罪神呢?」(39:9)換句話說,他的原則是「敬畏神」。
- 基督徒的一大考驗是當作惡的機會很方便、很突然地向你呈現出來時,你是否能夠按照固定的原則行事?原則必須在考驗之前已經形成,否則它不能應急。

- 我們不能在緊急時才來培養合神心意的生活原則。合神心意的生活原則是敬虔的生活的產物。經常住在主裡面,主的真理也在我們裡面,必要時就會成為我們腳前的燈,路上的光。按照原則行事的人有福了,就好像約瑟一樣,「義人的路,好像黎明的光,越照越明,直到日午。」(箴4:18)
- 約瑟沒有逗留在誘惑之地,他「把衣裳丟在婦人手裡,跑到外邊去了。」(39:12) 處理誘惑最好的方法,一是存著敬畏神的心,二是逃離誘惑的現場,不要留在那裡 以身試火。保羅對提摩太說,「你要逃避少年的私慾。」(提後2:22)三十六計, 逃為上計。要避免自己的弱點受魔鬼試探。戒酒的人不要上酒吧,減肥的人不要去 「憑你吃到飽」的餐館,其理至明。

## 約瑟在埃及的家

- 約瑟的妻子:安城祭司(拜太陽神Ra)之女亞西納,一位顯貴的婦女。
  - 1. 長子瑪拿西(使之忘了):「神使我忘了一切的困苦,和我父的全家。」(41:50)
  - 2. 次子以法蓮(使之昌盛):「神使我在受苦的地方昌盛。」(41:52)

## 約瑟的家人第一次來埃及糴糧

- \*糶(音跳,出米)糧 and糴(音笛,入米)糧
- 1. 誰來了:約瑟的十個哥哥(弟弟便雅憫沒來,因為雅各怕失去他)
- 2. 過程:約瑟把他們當作奸細關了三天
- 3. 認罪:他們彼此說:「我們在兄弟身上實在有罪。」
- 4. 人質:約瑟留下西緬做人質,將其他的人放回去
- 5. 結果:約瑟將糧食裝滿他們的器具,並將銀子歸還在各人的口袋裡

## 約瑟的家人第二次來埃及糴糧

- 1. 原因: 飢荒嚴重, 從埃及帶回去的糧食吃完了
- a. 誰來了:約瑟的九個哥哥(西緬在埃及做人質)以及弟弟便雅憫,共 十人
- 過程:約瑟在家中擺宴,按著長幼次序排列,給便雅憫的食物比別人 多五倍

## 約瑟的家人第二次來埃及糴糧

- 4. 栽贓:將金杯暗藏在便雅憫的糧袋中,令家宰追捕搜查,將人帶回。
- 5. 求情:猶大為父請命,為弟求情:「我父的命與這童子的命相連。」
- 6. 結果:約瑟忍不住放聲大哭,與眾兄弟相認。

## 以色列全家下埃及

- 1. 以色列說:「我的兒子約瑟還在,趁我未死以先,我要去見他一面」
- 2. 「以色列帶著一切所有的」起行
- 3. 以色列在別是巴向神獻祭,神在異象中對他說話
- 4. 以色列家來到埃及的共七十人(使徒行傳說75人)
- 5. 約瑟在歌珊地迎接父親和家人

## 歌珊地: 選民保留區

- 1. 歌珊位於尼羅河三角洲,是「國中最好的地」
- 2. 法老問約瑟的弟兄:「你們以何事為業?」他們說:「你僕人是牧羊的。」
- 3. 法老對約瑟說:「埃及地都在你面前,只管叫他們住國中最好的地, 他們可以住在歌珊地...就派他們管理我的牲畜。」

## 歌珊地: 選民保留區

- 4. 埃及人不喜歡牧羊人:「凡牧羊的都被埃及人所厭惡。」
- 5. 上好的歌珊地,無形之中成了「選民保留區」,以色列在一個資源豐富的地方繁衍增長,發展為一個民族
- 6. 埃及人的厭惡成為以色列的祝福,凡事有神美意

# 臨終的祝福

- 1. 雅各給約瑟的兩個兒子祝福,立次子以法蓮在長子瑪拿西之上,將二人納為自己的兒子
- 2. 雅各臨終前,將「以後必遇的事」告訴十二個兒子
- 3. 長子流便因為污穢了父親的床,不得居首位

# 臨終的祝福

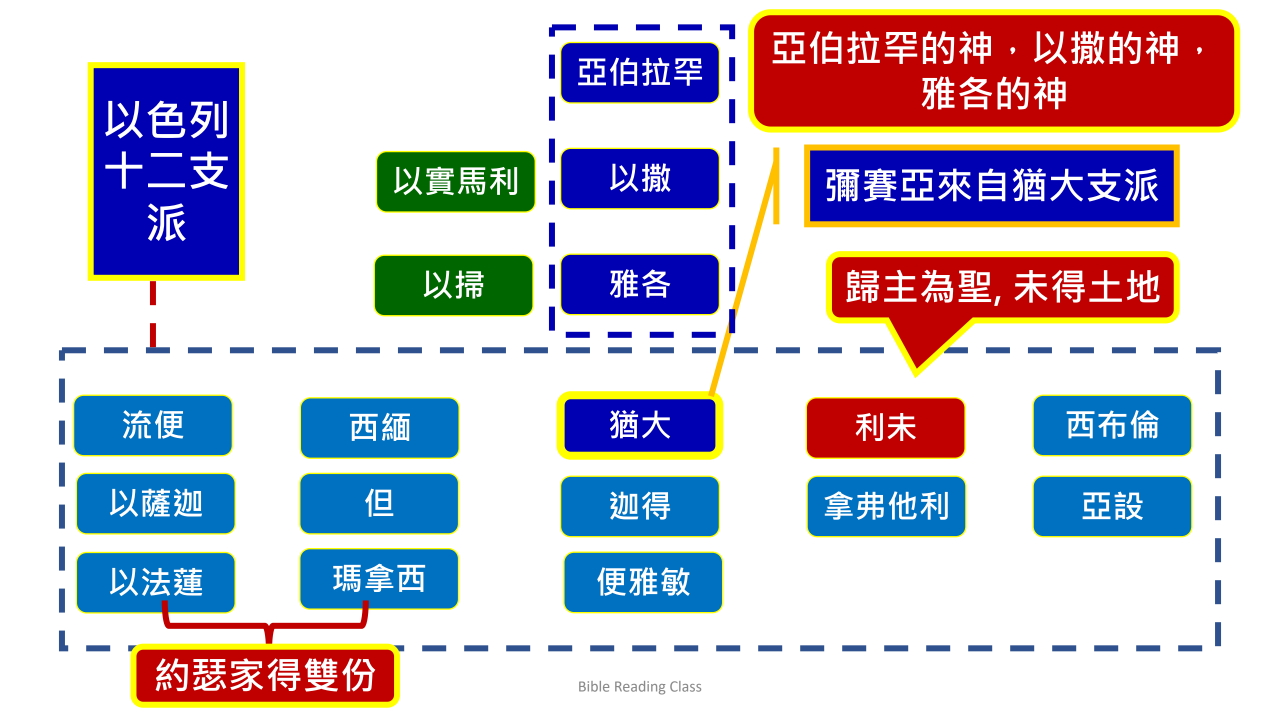
- 4. 二子西緬和三子利未因殘害性命,受到了咒詛
- 5. 四子猶大(讚美)得到長子的位置,受到弟兄們的讚美, 並有彌賽亞的預言
- 6. 約瑟(增添,多結果子)將多結果子,得到雙份(長子的祝福)

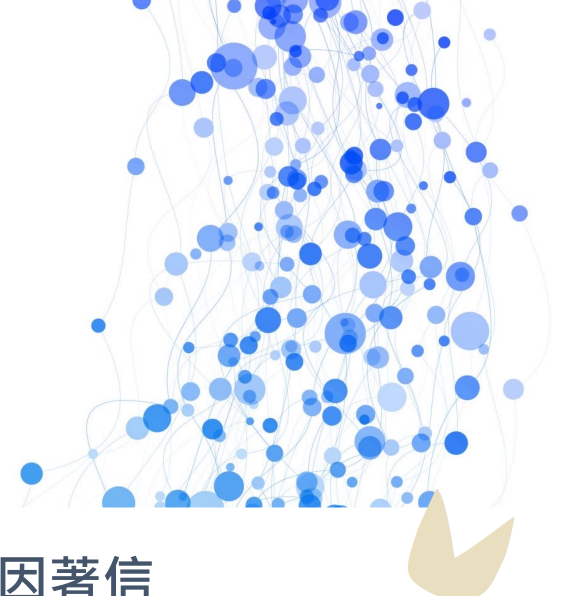
# 直等到細羅來到

- 圭(音歸,君王的權杖)必不離猶大,杖(牧羊人的引導) 必不離他腳之間。
- 直等到細羅(賜平安者,預言彌賽亞)來到,萬民都必歸順!

# 十二支派的祝福

• 這一切是以色列的十二支派;這也是他們的父親對他們所說的話,為他們所祝的福,都是按著各人的福分為他們祝福。(創 49:28)









## 約瑟最偉大的成就

- 約瑟是一位傳奇人物,從受寵的兒子降為奴隸,從絕望的囚犯升為宰相,他 傳奇的一生令人驚訝,更令人欽佩。但是很奇怪,說到約瑟對神的信心,新 約聖經卻對他的偉大事蹟隻字不提,只提他臨終之時留下遺命:
- 約瑟叫以色列的子孫起誓說:「神必定看顧你們,你們要把我的骸骨從這裡搬上去。」(創50:25)
- 約瑟因著信,臨終的時候,提到以色列族將來要出埃及,並為自己的骸骨留下遺命。(來11:22)

## 約瑟最偉大的成就

- 約瑟有三樣了不起的成就:第一,他達到堅忍的高峰。他被親人出賣(真的被當作奴隸賣了!),到陌生的國度做奴隸。他被主人冤枉,擔當汙穢的罪名,被關入監牢。他被人遺忘,事情一過就將他拋到腦後。這些重大的挫折約瑟都承受下來,並保持住身心靈的健全。
- 第二,他達到權力的高峰。埃及是當時第一強國,約瑟登上宰相之位,手握 治理全國的大權。
- 第三,他達到道德的高峰。饒恕是最崇高的道德,約瑟饒恕了出賣他的兄長,並且善待他們,養活他們的後人。但這三樣,卻不是約瑟一生最大的成就。

- 約瑟因著信,臨終的時候,提到以色列族將來要出埃及,並為自己的骸骨留下遺命。(來11:22)
- 約瑟達到了堅忍的高峰、權力的高峰、道德的高峰,這些是他個人的成就。
  以色列人出埃及,是神對全體選民的旨意。比起個人的成就,神更看重他對全體選民的旨意。
- 約瑟臨終之時,以信心看到以色列族將來要出埃及,就為自己的骸骨留下遺命。約瑟這樣做,是將遺命建立在「神對全體選民的旨意」之上。因此之故, 聖經以此事為約瑟一生事蹟的代表。

這並不是說,個人的成就不重要。神使你獲得成就,是為了要使用你,成為他的器皿。約瑟明白自己是神的工具,一直非常謙卑,對感到害怕的哥哥們說:「不要害怕,我豈能代替神呢?從前你們的意思是要害我,但神的旨意原是好的,要保全許多人的性命,成就今日的光景。」(創50:20)

- 驕傲使人盲目,謙卑使人看見。約瑟臨死之前將一切看得很清楚,對弟兄們說:「我要死了,但神必定看顧你們,領你們從這地上去,到他起誓所應許給亞伯拉罕、以撒、雅各之地。」接著,約瑟叫以色列的子孫起誓,說:「神必定看顧你們,你們要把我的骸骨從這裡搬上去!」(創50:24-25)
- 約瑟的遺命,代表他相信神的應許必定成就。當初神和亞伯拉罕立約,說:
- 「我要與你並你世世代代的後裔堅立我的約,作永遠的約,是要作你和你後裔的神。我要將你現在寄居的地,就是迦南全地,賜給你和你的後裔永遠為業,我也必作他們的神。」(創17:7-8)

- 創世記總共五十章,說了這麼多,卻以一句極平淡的話結束:「約瑟死了, 正一百一十歲。人用香料將他薰了,把他收殮在棺材裡,停在埃及。」(創 50:26)
- 這句看似平淡的話,蘊藏著無比的能量。耐心地等待著四百年後一個偉大的 後續故事...

- 摩西把約瑟的骸骨一同带去,因為約瑟曾叫以色列人嚴嚴的起誓,對他們說,神必眷顧你們,你們要把我的骸骨從這裡一同帶上去。(出13:19)
- 室內燈光昏暗,桌上放著逾越節吃剩的食物。十二名壯漢一字排開,站在摩西面前。前方放著一具棺木,棺木兩旁有槓子穿過。
- 摩西從這頭走到那頭,眼光從他們臉上一一掃過。約書亞全副武裝,跟在後面。
- 「你們是十二支派選出來的,勇士中的勇士。知道這是什麼嗎?」
- 「知道,是約瑟的骸骨!」十二壯漢回答。

- 「約瑟叫以色列人嚴嚴起誓,必將他的骸骨運回迦南。以色列人,你們做得到嗎?」
- 「做得到!」十二壯漢一挺胸,大聲回答。
- 「摩西,你放心。就算別的支派做不到,我們便雅憫支派一定做得到。」一個站在排屋,中等身材的漢子說道。
- 「摩西,你別聽亞比但胡說。就算便雅憫支派做不到,我們猶大支派一定做得到!」中間一個名叫迦勒的大漢說。其他人紛紛扭過頭,怒視站在排尾的亞比但。亞比但面帶微笑,毫不在乎。

- 摩西臉上露出一絲笑容,說:「四人一組,分成三班輪流。這是神的旨意,祖宗的遺命,我相信你們一定能夠完成。就算我死了,約書亞也會領你們完成任務。」
- 約書亞面無表情地注視著眾人。眾人都怕這個約書亞,摩西還講些情面,偶而通融一下,約書亞卻一絲不苟,絕無通融二字。以法蓮支派的以利沙瑪看了一眼約書亞,馬上低下頭。約書亞是他大堂兄,他從小就怕他。
- 摩西拿起杖,高舉過頭:「亞伯拉罕的神,以撒的神,雅各的神,也是你們的神,必 定保守你們完成任務。現在聽我祝福:以色列啊,耶和華是你的盾牌,是你的日頭, 他必保護你...」

- 四十年曠野漂流,摩西死了,以色列人仍然緊守著約瑟的骸骨,無論遇到多大困難都不敢捨棄:「這是祖宗的遺命,是約瑟的骸骨啊!」又經過十餘年的迦南戰爭,以色列人南征北討,起初的十二人早就死了。或子或孫,他們的後人繼續抬著棺木,護著棺木,確保骸骨無恙。一切平靜之後,約書亞記的結尾如此寫著:
- 「以色列人從埃及所帶來的約瑟的骸骨,葬埋在示劍。」(書24:32)
- 約瑟信心的遺命,以完美的結局收場。有多少人捨命護骨,以色列人用多大的代價來信守他們對神、對祖先的承諾,無人知曉。大家只知道原先在埃及的約瑟駭骨,如今埋在迦南地。



## 約瑟的一生

- 約瑟使我們看到:
- 1. 在你的身上,有神對全體選民的旨意
- 2. 這個旨意或許會跨越年代,未必在你有生之年完成
- 3. 你對這個旨意的順從,是你一生最大的成就